# أصول منهج الفكر السياسي

# 🗷 د. ناجي مصطفى بدوي

الحمدالله رب العالمين، والصلاة والسلام على أشرف الأنبياء والمرسلين ثمّ أما بعد فهذا بحث في أصول الفقه بعنوان "أصول الفكر الستياسي"، وهو يسعى لتأصيل علم السّياسة الشرعيّة، وفق مبادئ وقواعد علم أصول الفقه، بتبيين الرّوابط بين علم السياسة وبين علمي الفقه وأصوله، وتقعيد أصول عامّة لمنهجيّة التفكير السياسي في الإسلام.

ينطلق البحث وهو يطرح السؤال الأخطر على مرّ عصور طويلة، ماهو موقف الدّين من قضايا السياسة، وهل ثم رؤى مشتركة بينهما فيما يتعلق بأسباب القرار السياسي ودواعيه، وهل يمكن أن تتمخّض السّياسة من رحم الدّين، وهل يمكن للخطاب الدّيني أن يسعف السياسيّين بأصول وقواعد العمل السياسي، دون . وإلى أي مدى يصح جعل السياسة من علوم الفقه الإسلامي

وتفاريعه، بما يمهد لتأصيله وفق أصول الفقه، أوليست السياسة من أمور تنظيم المعاش وأحوال الناس ونحن أعلم بشأن دنيانا؟ فهل لهذه الإباحة من حدود وماهى، وما هي علاقة علم السياسة بعلم أصول الفقه الإسلامي، هذه هي المشكلة التي يسعى البحث للكشف عنها.

### أهمية البحث:

ما دعاني لكتابة هذا البحث أمران، الأول منهما مؤتمر بيت المقدس فلسطين حول إشكاليّة الدين والسياسة، وقد شاركت فيه : "الاستناد إلى المصلحة المرسلة في الممارسة السياسيّة وأثره في

> (\*) عميد معهد إعداد الأئمة. مجلة جامعة القرآن الكريم والعلوهاالإسلام والعثير ون 143<u>5ھ \_ 2014م</u>

العــدد التاسـع

إشكاليّة الدين والدولة"، وهو بحث حول أثر أصل المصالح المرسلة في الممارسة السياسية والخطاب الديني المعاصر، ثم رأيت أن أكتب هذا البحث الذي يضع أطراً تأصيليّة لعلم السياسة الشرعيّة، وهو أعم من البحث المذكور، والثاني مما دعاني لكتابة هذا البحث هو أنّ كليّة الشريعة والقانون قد عهدت وريس مادّة السياسة الشرعيّة لطلابها، فأردت أن أكتب مما تعلمته في تلك المرحلة ما له صلة بتخصص أصول الفقه من علم السياسة، وهي مسألة تأصيل علم السياسة وفق قواعد أصول الفقه ومبادئه.

تظهر أهميّة هذا البحث في أنّه يعالج واحدة من أهم قضايا أزمة الفكر المعاصر، وهي قضيّة العلاقة بين الدين والسياسة، وإلى أي مدى يم . السياسة فقها، وفي أحوال تعارض المصالح الظاهرة مع النصوص القطعيّة كيف يتصرّف السياسي، وماهي القراءة الأصوليّة لتصرفات في عصر صدر الإسلام في التعامل مع المصالح في مخالفة النصوص القطعيّة كما فعل عمر رضي الله عنه في مصرف الزكاة، وترك توزيع الغنيمة، وزيادة الحد في الشرب. وأثر هذا التأصيل في واقع الممارسة السياسيّة اليوم، كل هذه القضايا وغيرها تظهر أهمية البحث عندما يتناولها بفكرة شموليّة تأصيليّة، انطلاقاً من علم أصول الفقه الإسلامي. (

#### أهداف البحث:

هدف البحث في أسّه هو تأصيل علم السياسة الشرعيّة، ببيان أصولها ومستمداتها وقواعدها، ما يزيل الخلاف الواقع بين الممارسة السياسيّة والخطاب الديني المعاصر.

:

يفترض البحث أنّ علم السياسة علم ذو طبيعة خاصّة فيما يتعلق بثوابته ومتغيراته، والحدود الفاصلة بين ما هو مباح فيه وما هو محظور وما هو واجب، ومرونة قواعده في فواصل ما بين هذه الأحكام الثلاثة، غير أنّ هذه الطبيعة الخاصة لعلم السياسة والسياسة الشرعيّة لا تنافي كونه ذ علاقة بعلم الفقه الإسلامي، ما يمهّد لتأصيله وفق علم أصول الفقه الإسلامي، ولكن بطريقة ونة مسائل السياسة وطبيعتها الخاصيّة.

:

ـلْصول منهج الفكر السيلسي\_\_

كتب السياسة الشرعيّة المشهورة تناولت موضوع هذا البحث من جانبه الفقهي، بمعنى بيان أحكام السياسة الشرعيّة، مثل كتاب الماوردي، والفراء، وابن تيميّة، وابن القيّم، وغيرهم من المعاصرين، لكنّ البحث لا يتناول الفقهيّة أو أحكام السياسة من جهة فقهيّة، لكنّه يبحث في أدلة هذه المسألة، وهي مسألة كون السياسة من الفقه، وهو النزاع المعاصر بين السياسة والخطاب والدين، هذا البحث يؤصّل علم السياسة الشرعيّة، ويضع تصوراً لقواعده العامة المستقاة من علم أصول الفقه الإ

# تعريف السنياسة والسنياسة الشرعية والفقه وأصوله.

## : تعريف علم السياسة والسياسة الشرعية.

#### . السياسة لغة :

جاء في معاجم اللغة مادة السوس والساس، وهي العثة التي تقع في الثياب - : سِيسَ الطعام فهو مسوس، - : حشيشة تشبه القت، والسِّياسة: فعل السائس الذي يسوس الدوابُّ سياسة، يقوم عليها ويروضها. والوالي يَسُوس الرَّعيّة أَمْرَ هم وقيل السوس الطبيعة (1).

(1) الصحاح للجوهري، الجزء (1) (339). مجلة جامعة القرآن الكريم والعلـو، الإسلامية العــدد التاسـع والعشرون1435هـــ 2014م فهذا أصل وضعها اللغوي، ثمّ وسمت بأنّها: الأمر والنهي وتولي الأمور ومنه الحديث: "كانت بنو إسرائيل تسوسهم أنبياؤهم"(1)، كما وسمت بأنّها: القانون الموضوع لرعاية الأداب والمصالح وانتظام الأموال(2).

#### السياسة اصطلاحاً:

"ليتره" السياسة عام 1870م بأنها: علم حكم الدول، وعرفها - "روبير" - 1962 -: فن حكم المجتمعات الإنسانية (3)، وهذان التعريفان اللذان فصلت بينهما حقبة زمانية تقارب القرن، فإنهما يؤسسان لنزاع معاصر في كون السياسة علماً، أو فناً، وما يميل له المتأخرون هو كون السياسة تنظيماً لأمور الدولية وتدبيراً الشؤونها (4)، وهو قريب من المعنى اللغوي الذي

# السياسة الشرعية في الاصطلاح:

- صطلح السياسة الشرعية في ظروف استدعت ربط السياسة بالشرع من حيث بيان أن الشرع قد كفل أصول السياسة وقواعد أحكامها، ولم يبرز كمصطلح مباين أو مختلف عن مصطلح السياسة في معناها الاصطلاحي بل هو رديف له بنوع مفارقة تظهر من خلال ما سيورده البحث من التعريفات.

عُرّفت السياسة الشرعيّة بأنها: ما كان من الأفعال بحيث يكون الناس معه أقرب إلى الصلاح وأبعد عن الفساد، وإن لم يشرعه الرسول لله ... به وحي (5)، كما عرفت بأنها: فعل شيء من الحاكم لمصلحة يراها، وإن لم يرد بذلك الفعل دليل جزئي (6).

(3) مدخل غلى علم السياسة، موريس دوفرجي، ترجمة سامي الدروبي، دمشق دار للطباعة والنشر، الطبعة (7).

<sup>(1)</sup> أخرجه ابن ماجه، كتاب الجهاد، باب الوفاء بالبيعة، الجزء (2) (958)، حديث رقم (2871).

<sup>(2)</sup> البحر الرائق شرح كنز الدقائق، لابن نجيم، الجزء (5) (76).

<sup>(4)</sup> جدلية السياسة والأخلاق وأثرها على الحكم، د. سفيان فوكة، مؤتمر بيت المقدس الثالث، الجزء الثاني (63).

<sup>(5)</sup> إعلام الموقعين عن رب العالمين، ابن القيم، الجزء (4) (304)، وهو تعريف ابن عقيل الحنبلي.

<sup>(6)</sup> حاشية منحة الخالق على البحر الرائق، ابن عابدين، الجزء (5) (76). محلة حامعة القرآن الكريم والعلوم الأسلامية العدد التاسع

ـلُصول منهج الفكر السيلسي\_\_

ويتضح بهذا أن السياسة الشرعية هي كل ما يصدر عن ولي الأمر من أحكام وإجراءات تخص شؤون الدولة وفق الشريعة الاسلامية ، سواء كان مصدر ذلك دليل خاص ، أو قاعدة عامة.

## أوجه الشبه والاختلاف بين السياسة والسياسة الشرعية:

#### : أوجه الشبه:

كلاهما يتعلقان بشؤون الدولة وإدارة المجتمعا

#### أوجه الإختلاف:

1/السياسة علم نظري تجريدي، والجانب الفني فيه كنظام أقل، والسياسة الشرعية علم عملي تطبيقي، وجانبه التنظيري أقلّ.

2/السياسة الشرعية محدودة المرجعية أي مرجعيتها شرعية ، والسياسة لم تحدد لها مرجعية علمية.

3/السياسة الشرعية سابقة في التكوين والتدوين للعلوم السياسية ، فالفراء كتب كتابه في القرن السادس الهجري، وكتبت كتب قبله في قضايا سياسية مالية كالخراج في القرن الثالث الهجري، ولم تعرف العلوم السياسية الحديثة الحرب العالمية الثانية، فيما عرفت السياسة في إطلاقها منذ عصور قديمة بطيعة الحال.

# : تعريف علم الفقه و علم أصول الفقه. أولاً تعريف علم الفقه.

. "الفقه" في اللغنة استعملت لمطلق الفهم ومنه قوله تعالى: ﴿ قَالُواْ يَكُونُ مَا نَفْقَهُ كُثِيرًا مِّمَّا تَقُولُ ﴾ يكشُعَيْبُ مَا نَفْقَهُ كُثِيرًا مِّمَّا تَقُولُ ﴾ (1)، أي لا نفهم، وكقول موسى: ﴿ يَفْقَهُواْ قَوْلِي ﴾ (2) أي يفهموه (3).

مجلـة جامعـة القـرآن الكـريم والعلــو، الإسلامية والعشرون1435هــــ 2014م

<sup>(1)</sup> سورة هود آية رقم (91).

<sup>(28)</sup> سورة طه آية رقم (28).

<sup>(3)</sup> لسان العرب لمحمد بن مكرم بن منظور الأفريقي المصري ت: 711هـ طبعة دار صادر ببيروت الطبعة (2) (203) ومابعدها .

والفقه في الاصطلا: هو: العلم بالأحكام الشرعية العملية المكتسبُ من أدلتها التفصيلية (1). وحتى تتجلى لنا صورة هذا التعريف يحسن شرح محترز إتله

: والمقصود به مطلق العلم، سواءً أكان قطعياً، أو ظناً غالباً.

- : قيد خرج به الذوات كالشمس، والقمر، والصفات كالطول القصير، والأفعال كالجلوس والقيام، فالذات المجردة ليست فقهاً إذ هو ليس بحكم، فأنت تتصور الشمس في ذهنك وتعقلها، ولكن هذا العلم ليس فيه حكم، كما أنَّك تعلم الصفات كالقصر والطول وتعقلها، وهذا العلم ليس فقها الأنبه ليس فيه حكم، والفقه لابد أن يكون علماً بأحكام، كذلك قد تعلم الأفعال وتتصور ها، ويقوم معناها بذهنك، كعلمك بالقيام والجلوس وغيرها، إذن الفقه اصطلاحاً لابد أن بكون المعلوم فيه حكماً لا شبئاً مجر داً من غير إضافة.

والحكم هو نسبة شيء إلى آخر وتعليقه به، بمعنى إثباته له وجوداً أو عدماً، فكما يكون إثباتاً قد يكون نفياً، الاثبات كقولك الشمس طالعة، وزيد جالس، أو طويل، والنفى كقولك القمر ليس بدرأة، وزيد ليس قصيراً، وعلى غير قائم. فهذه كلها أحكام لأنها تجاوزت الذوات والمفردات فأنشات علاقة إثبات أو نفي بين مفردين فأكثر. وكل شيء لا يكون فيه تركيب واسناد وإثبات شيء له -فإدراكه ليس من باب العلم بالإحكام وبالتالي ليس من الفقه اصطلاحاً.

الشرعية: أي المتعلقة بالشرع، وهذا قيد خرج به العلم بالأحكام العقلية كالأربعة نصف الثمانية، والأحكام اللغوية كالفاعل مرفوع، والحسية كاحراق النار، والطبيعية كعلمك بالجوع والعطش. فالفقه متعلق بالعلم بالأحكام الشرعية دون غيرها.

العملية: أي المتعلقة بعمل الجوارح، وخرج بهذا القيد المعمولية بغير الجوارح كالعقل والقلب ومنها مسائل الإيمان والعلم بها، ومسائل الأسماء والصفات، والقدر، والبعث والنشور، فالعلم بهذه الأحكام ليس من الفقه في اصطلاحه، رغم كونها أحكاماً شرعية، بل هو من علوم شرعية أخرى، ويشكل

دار الكتب العلمية بيروت الطبعة الأولى 2008م تحقيق: -(14/13) روضة الناظر وجنّة المناظر في أصول الفقه لابن قدامة المقدسي (1) طبعة دار الكتب العلميّة بيروت، الطبعة الاولى 2007م، تحقيق: العــدد التاسـع مجلـة جامعـة القـرآن الكـريم والعلـوم آلاسـلامية والعشرون 143<u>5ھ \_ 2014م</u>

على هذه القيد في الفقه النيَّة إذ مسائلها من الفقه رغم كونها ليست من أعمال

: قيد يعود على العلم، ومعناه أن العلم لا بد أن يكون مكتسباً، والمكتسب هو الكائن بعد أن لم يكن، وعكس المكتسب القديم، فخرج بهذا القيد العلم القديم، وهو علم الله تعالى فلا يسمى علمه فقها ولا يطلق عليه اسم الفقيه بل العليم.

: تفيد ابتداء الغاية، أو التبعيض، وأفادت في التعريف انحصار ما قبلها فيما بعدها بمعنى أن العلم لا بد أن يكون من الأدلة.

التفصيلية: التفصيلية عكس الإجمالية، والدّليل التفصيلي أيْ الذي يمكن استنباط الحكم منه مباشرة لعين المسألة الشرعية العملية، وهو قيد خرج به الدليل الإجمالي، فالأحكام التي تدلّ عليها مباشرة ليست من الفقه، كقولك "يفيد الوجوب" "السُّنة أصلُّ للفقه"، و الأمر يقتضي الفور" "النهي للتحريم" فهذه أدلة إجمالية لا تستطيع استنباط حكم شرعي عملِي مباشرة منها.

ثانياً: تعريف علم أصول الفقه.

يعرف علم أصول الفقه باعتبارين: الأول بكونه مركباً إضافياً من لمتين هما كلمة ( - ) - (الفقه). فتعلم تعريف المركب بتعريف أجزائه، والاعتبار الثاني هو بكونه

عَلَماً ولقباً على علم معيّن، فتعرفه تعريفاً واحداً دون تفكيك أجزائِه.

تعريف أصول الفقه باعتباره مركباً إضافياً من كلمة " . " الفقه".

تعريف الأصول

" "، والأصلُ في لغة العرب وارد ومستعمل إزاءَ

معان كثيرة منها:

: بمعنى ما يبنى عليه الشيء، سواءٌ أكان البناء حسّياً، كبناء السّقف على الجدار، أو معنوياً، كبناء الرأي على الدليل، فتسمي الجدار والدليل أصلاً، ويكون السّ

- : ما منه الشيء، بمعنى التولد، فالفرع متولد من مادة الأصل، كالوالد للولد، وكالجذع للغصن. فتسمي الوالد والجذع أصلا، والولد

التفرع عن الشيء، والفرق بينه وبين الذي قبله أن التفرع عن الشي غير التفرع منه، وهو الذي سميناه التولد، ففي التفرع لا تكون ومثال هذا المعنى الجدول الصغير المتفرع من

الجدول الكبير، فتسمّى الكبير أصلاً والصغير فرعاً (1).

وبهذه المعاني يتضح أن كلمة أصل قد وضبعت في العربية للدلالة على ما يكون قواماً وأساساً ومادةً لبناء غيره عليه، وهو المعنى المنقول للاصطلاح كما سيأتي.

# المعانى الإصطلاحية لكلمة " ال

- "أصل" في الاصطلاح بمعنى الدليل، وبمعنى القاعدة الثابتة المستمرة، كقول الفقيه: الأصل أن اليقين لا يزول بالشك، أي القاعدة.

" بمعنى الدليل، وما ينى عليه القياس أقرب للمعنى اللغوي، وكون الأصل اصطلاحاً بمعنى الدليل هو المختبار في تعريف علم أصول الفقه.

# تعريف الجزء الثاني:

سبق تعريف الفقه في اللغة والاصطلاح، وبجَمع التعريفين الاصطلاحيّين للفقه والأصول

لنستطيع أن نعرّف علم أصول الفقه بأنّه: أدلهُ الفقه(2).

(1) حمد بن مكرم بن منظور الأفريقي المصري ت: 711هـ طبعة دار صادر ببيروت الطبعة (2) (203) و مابعدها . (2) و مابعدها . (203) و مابعدها . (203) و مابعدها . (203) و مابعدها . (203) و منهاج الوصول، للإسنوي، طبعة دار الكتب العلميّة بيروت، الطبعة الأولى، 1999 تحقيق: عبدالقادر مجد علي، صفحة (5-12) . ل الفقه الإسلامي، أ.د و هبة الزحيلي، طبعة دار الفكر، (20) (34) (26) (34) مجلة جامعة القرآن الكريم والعلوم الإسلامية العدد التاسع والعشرون 1435هـ ـ 2014م

ـلُصول منهج الفكر السيلسي

# تعريفُ أصول الفقه بالاعتبار الثاني:

و هو كوئه عَلماً ولقباً: وهو: معرفة دلائل الفقه إجمالاً، وكيفية الاستفادة، منها وحال المستفيد<sup>(1)</sup>.

## شرح التعريف:

: المعرفة والعلم يقصد بهما اليقيني والظنّي الغالب.

: ع دليل، والدليل في اللغة الهادي والمرشد، وفي الاصطلاح: . يتوصل بصحيح النظر فيه إلى مطلوب خبري<sup>(2)</sup> . . .

كحكم الصلاة، وصفة الصوم، وزمن الحج، وهو يخالف بهذا المطلوب الخبري

الفقه: سبق تعريف الفقه في اللغة والاصطلاح، فأصولُ الفقه هي أدلة الفقه و مصادرُ ه و منابعه.

- : أي من حيث الإجمال والإجمال ضد التفصيل، فأصول الفقه يتناول الأدلة الإجمالية، لا الأدلة التفصيلية التي تدل مباشرة على الأحكام الشرعية العملية.

وكيفية الاستفادة منها: أي الطرق التي يمكن التوصل بها إلـ من الأدلة الإجمالية لمعرفة الفقه.

وحال المستفيد: والمستفيد هو المجتهد أو المقلد، وعلم أصول الفقه يبين شروط كلِّ منهما وأحواله، والمسائل التي يجوز فيها الاجتهاد والتي لا يجوز والمسائل التي يجوز فيها التقليد والتي لا يجوز (3).

# قة علم السياسة الشرعية بعلم الفقه وأصوله. علاقة علم السياسة بعلم الفقه.

(11) (1)

<sup>(2)</sup> مرجع الحاشية السابقة، الجُز ع والصفحُة.

<sup>(3)</sup> روضة الناظر وجنة المناظر في أصول الفقه عبدالله بن أحمد بن قدامة المقدسي ت: 620هـ طبعة دار الرياض الطبعة الثانية تحقيق د: عبد العزيز بن عبدالرحمن السعيد الجزء(1) (42). مجلة جامعة القرآن الكريم والعلوم الإسلامية العسدد التاسع العسرون 1435هـ 2014م

إنّ لعلم الفقه من الشمول والاتساع ما يجعله في كثير من الوقائع المعاصرة ذات صفة التبدل والتغير في الشكل والمظهر دون المضمون مثار جدل علمي كبير، هذا الجدل العلمي يدور حول ماهية الفقه في الاصطلاح ومدى شموله للواقعة المعينة، وقد عالجتُ من هذه النزاعات فيما يتعلق بشمول علم الفقه لعلم الاقتصاد بشقيه المعياري والتقريري<sup>(1)</sup>. وما يتعلق بشمول علم الفقه - بفروعه كافه<sup>(2)</sup>، ما مهّد لتأصيل هذه العلوم وفق أصول الفقه

والفقه في اصطلاحه يشمل أحكاماً تتعلق بأفعال مخصوصة مطلوبة تعبداً لذاتها، وسمّي هذا فيما بعد بفقه العبادات، كما يشمل أحكاما تتعلق بعلاقات العباد ماديّا فيما بينهم فيما سمّي بعد بفقه المعاملات أو قانون المعاملات المدنيّة، ماديّا فيما يتعلق بعلاقة العبد الخاصّة بنفسه وأسرته، فيما يسمى بفقه الأسرة، أو بقانون الأحوال الشخصيّة، كما يشمل أحكاماً تتعلق بالظواهر الماليّة والسوقيّة وسبل ترقيتها فيما يسمى بفقه المال والسوق أو علم الاقتصاد، ومن هذه الأحكام أيضاً ما يتعلق بطرق تنصيب الحاكم وشروطه وواجباته ووظائف الدولة المسلمة وطرق الموارد ومصارف الأموال فيها، وكيفيّة إدارة الدولية فيما يسمى بفقه السياسة الشرعيّة.

ومورد الظنّ بخطأ هذا التقرير السابق في كون السياسة فقهاً سببه إرث تاريخي فيه جانب من تقصير العلماء – في التأخر في تدوين هذا العلم وبيان وجه الفقه منه.

فإنّ الإسلام في صدره الأول وفي عهد الخلفاء الراشدين لم يكن يميز بين الشريعة والسياسة، وقد كان الحاكم يقضي في أمور الدولة كلها منطلقاً من أصول ثابتة متوافقة، ولم يكن ثمّ ما يدعو للكتابة في فقه السياسة الشرعيّة، المسول ثابتة متوافقة، ولم يكن ثمّ ما يدعو للكتابة في فقه العبادات وأمثالها، علم المدود وجبي الزكاة وتوزيعها وفرض الجهاد وضرب الخراج وغيرها، ولما

(2) مح علم أصول القانون، بحث محكم غير منشور جامعة القرآن الكريم والعلوم الإسلامية للباحث 2012 .

<sup>(1)</sup> قواعد منهجيّة التفكير الاقتصادي الإسلامي، بحث محكم غير منشور جامعة القرآن الكريم والعلوم الإسلامية للباحث 2012 .

ــلُصول منهج الفكر السيلسي\_\_

اتسعت رقعة الدولية وكثرت مشارب السياسة والحكم، وتعددت المصالح وتنوعت، وصاحب هذا عصر الجمود والانغلاق المذهبي الفقهي والتقليد وقفل باب الاجتهاد، كما صاحب ذلك أن استجدت أقضية تتعلق بطرق الحكم والسياسة؛ احتاج فيها الحكام لرأي الفقهاء، فلم يسعف الفقهاء الحكام، ما أدى إلى عزوف الساسة عن الفقه والفقهاء، والبحث عن طرق في السياسة غير طرق الشريعة، فأسسوا مذاهب بعضها يوافق الشرع وأكثرها يخالفه، حتى قال ابن القيم أنهم أحدثوا أموراً في الدين استعصى أمرها على الراسخين في العلم ممن أتى بعدهم أي في إصلاحها ورقعها الشرعية، وإنما ذكروا كلمة الشرعية وهي هذا الفن وأسموه بالسياسة الشرعية، وإنما ذكروا كلمة الشرعية وهي مفهومة ضرورة؛ لما ساد من الاعتقاد بأن الشريعة غير السياسة، فأسموه علم السياسة الشرعية حتى يزول هذا الظن والاعتقاد الخاطئ، ... .. فأسماه بالأحكام السلطانية، وكذلك فعل الفراء، وكفعل ابن تيمية في كتابه السياسة الشرعية، وقد غلب هذا الاسم في استعمال المعاصرين، حتى بات هذا العلم لا يعرف إلا باسم السياسة الشرعية.

وإن كان من كتب في قضايا سياسيّة قبل من ذكرنا قد اكتفى بذكر اسم المسألة من الفقه كالخراج لأبي يوسف، والخراج ليحيى بن آدم القرشي، والأموال لأبي عبيد القاسم بن سلام، والاستخراج في أحكام الخراج لابن رجب.

وإن كان علم السياسة أو السياسة الشرعيّة كما سمّي من قبل يتناول أحكام تصرفات الحاكم، وطرق وشروط توليته، وطبيعة الإدارة الداخليّة للدولة، وعلاقة الدولة بغيرها، فلا يصبح التوقف والشكّ في أنّ هذا داخل في تعريف الفقه اصطلاحاً، وليس في مجرد تعريفه اللغوي، ولهذا فقد أسهبت فيما مضى في تعريف الفقه وبيان معاني الألفاظ الواردة في التعريف<sup>(2)</sup>. حتى يتبين المدى الفعلى للفقه الإسلامي في تناوله لجميع الأحكام المتعلقة بأفعال المكلفين.

إنّ وجود بعض المسائل في السياسة المعاصرة المتعلقة بطرق اتخاذ القرار المعقدة، والنظريات السياسيّة المستنبطة من استقراء الواقع وتحليله عبر

\_\_\_

<sup>(1)</sup> إعلام الموقعين عن رب العالمين، ابن القيم، الجزء (4) (384).

<sup>(2)</sup> السياسة الشرعيّة في ضوء نصوص الشريعة ومقاصدها، ديوسف القرضاوي، مؤسسة الرسالة، الطبعة 1322هـ، الصفحات (15-40).

آليات ووسائل متطورة يعطي ظلالاً عند البعض باختلاف هذا العلم في أسسه وأصوله ومستمداته عن علم الفقه الإسلامي وأصوله.

واعتقاد أنّ الفقه الإسلامي لا يمتلك من المقومات والقواعد ما يمكن من التعاطي مع هذه المرحلة في علم السياسة سببه ليس القصور . . . الفقه، بل سببه القصور في معرفة حقيقة معنى أصول الفقه الإسلامي، وهذا واجب علماء أصول الفقه أن يبينوه ويشرحوه ويقدموه للعلماء في التخصصات المختلفة حتى تقوم عمليّة التكامل المعرفي بين علوم الشريعة الإسلاميّة.

والأهم أنّه وفي سبيل العمل بالمصالح المرسلة، لابد من فقه الواقع ودراسة الفعل والمصلحة بنوع استقراء، وتحديد مدى فاعليّة المصلحة وتحقها قائها، ومقدار ما يفوت بها من المصالح الأخرى، ومقدار ما يجيء معها من المفاسد، وعمل الموازنات لهذه المقادير وتحديدها وفق ميزان أصولي دقيق، هذا الميزان يقوم على استنطاق الواقع ودراسة الظاهرة وأبعادها وتبأثر الناس ومصالحهم بها، ويستجلب هذا الميزان معه ضرورة علوماً أخرى تتعلق بفقه الواقع كعلم الاجتماع والسياسة والفلسفة والحساب واللغة والعلوم الطبيعيّة

ـلُصول منهج الفكر السيلسي\_\_

كالطب والفيزياء والكيمياء، حتى تكون النظريّة الفقهيّة حول الظاهرة المصلحيّة في أعلى درجات الدقة والاحتياط والعلميّة(1).

فكيف يصح بعد هذا أن نعتقد في الفقه ضيقاً في أفقه، تحجراً نصيّاً في فهمه أو سطحيّة في معانيه بما يجعله ضائقاً عن متطلبات ودعائم علم السياسة المعاصرة، حتى في مراحله التي تختص بالتحليل ودراسة الظواهر السياسيّة واستنباط السياسات التنمويّة.

## : علاقة علم السياسة بعلم أصول الفقه.

ا صحت لنا العلاقة والشبه بين علم الفقه وعلم السياسة، وأنّ علم السياسة فقه في دائرة علوم الفقه اصطلاحاً، فإنّ هذا أول الخطوات نحو تأصيل علم السياسة، حيث أنّ علاقته بعلم أصول الفقه هي علاقة تأصيليّة، فكأنّ أصول الفقه لعلم السياسة هو علم أصول السياسة.

- يدعو لهذا الربط وهذا التأصيل، هو أنّ مجريات الأحداث ورحم الأيام قد قذفت في واقع اليوم مستجدات وقضايا لم يتناولها علماء الفقه ولا من كتب في السياسة الشرعية ممن سبقوا، قضايا كثيرة يكاد الخلاف فيها يعصف في أحيان كثيرة بوحدة الصف الإسلامي واجتماع المسلمين، مثالانتخابات والديمقر اطيّة، وحكم العمل في حكومة علمانيّة، والمشاركة الاقتصادية في نظام اقتصادي غير إسلامي، ومدى المصلحة التي تبيح تولي المرأة للحكم، وحكم المواطنة لغير المسلمين في بلاد المسلمين بموجب الأحكام الدستوريّة المعاصرة، وغير ذلك من القضايا، التي كثر النقاش فيها وشط الخصام، حتى تفرق الإخوة بل وحملوا السلاح في وجوه بعضهم وهم إخوة في العقيدة والفكر، كل هذا الخلاف صار ويصير في حضور الكم المعرفي الكبير في علم السياسة الشرعية وعلم الفقه الإسلامي.

ومن هنا تبرز الحاجة إلى التأصيل، فالعودة لرحم الأصل يحسن الخراج والخلاص من الخلاف، وهو ما تحتاجه كثير من علوم اليوم التي تشعبت

<sup>(1)</sup> أصول البزدوي الجزء:(1) - :248 - - - : 2 - :111، إجابة السائل (1) أصول البزدوي الجزء:(1) - :730، إرشاد الفحول الشوكاني الجزء:(1) - :338، الأحكام للأمدي - :1 - :33، المنفول للغزالي الجزء:(1) - :34، المحصول للرازي الجزء:(1) - :416، اللمع للشيرازي الجزء:(1)صفحة:97، المستصفى للغزالي الغزالي (1): 200: 2: 283: (1) مجلة جامعة القرآن الكريم والعلوم الإسلامية العرون 1435هـ - 2014م

وكثرت بسبب كثرة الوقائع والمستجدات والتطبيقات، فكان لزاماً على العلماء والباحثين أن يرجعوا الأمور إلا نصابها والعلوم إلى أصولها ومصادرها حتى يصح المورد والمصدر.

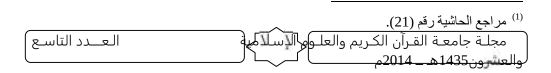
- مه هو علم أصول جميع العلوم التي موضوعها أفعال المكلفين، سواء في تقريرها أو دراسة الآثار المترتبة عليها، أوالظواهر المكونة منها، وإذا صار لدينا علم أصول السياسة الشرعيّة وتقرر ذلك فان هذه هي النتيجة الأهمّ التي يهدف البحث للوصول لها عبر النقاش والاستدلال في المسألتين السابقتين، فان علاقة علم السياسة بعلم الفقه وكونه أحد أنواع الفقه وأقسامه؛ يحتم تأصيل علم السياسة بأصول وقواعد الفقه الإسلامي وتحديده بمنطلاقات الفقه وبثوابته.

ويمكن القول في هذه المرحلة من البحث أنّ أصول علم السياسة هي: الكتاب والسنة، والإجماع، والقياس، والاستحسان، والمصالح، وسدّ الذرائع، والعرف، والعقل، وقول الصحابي، والاستصحاب، وشرع من قبلنا، على ما تقرر في علم أصول الفقه من الوفاق والخلاف في بعض هذه الأصول أو في بعض طرق الاستدلال بها(1).

وما ينبغي قوله أنّ طرق الاستدلال، وخصائص عمل أصول الفقه، وقواعده وثوابته المتعلقة بعلم السياسة في مرحلة إعمالها للوصول للأحكام السياسية المختلفة سوف تتكيّف مع الطبيعة الفارقة للسياسة عن باقي أبواب الفقه الإسلامي ومسائله، وسوف تكون هناك قواعد خاصية بالفقه السياسي، وهذه ميزة أخرى من مميزات علم أصول الفقه، أعني كونه يعطي كل فرع من فروع الفقه الإسلامي ويمدّه بما يناسبه من القواعد وطرق الاستدلال.

صيل علم السياسة ربطه بعلم أصول الفقه تظهر وتبرز في ظلّ الهوّة الظاهرة بين الفقيه السياسي.

# نحو تأصيل علم السياسة الشرعية.



لصول منهج الفكر السيلسي

# : السياسة الشرعية متغير وفق الفهم المقصدي للنص.

إنّ مدخل تأصيل علم السياسة يبدأ عبر بوابة النصوص، التي هي أصل أصيل في علم أصول الفقه، وفي استعراض تأريخي لأزمة الممارسة السياسية مع الخطاب الديني نجد أكبر الأسباب كانت في الخلاف في ربط النص فهما وتطبيقاً بالمقاصد الكليّة للتشريع، وفهم النص في ضوء مقصده التشريعي، وفي استعراض زمني لتأريخ فهم النصوص والمقاصد نجد العلماء في هذه المسألة

فطائفة من العلماء عكفت على النصوص بحرفيتها دون سواها، وتشبثت بها وبشكليتها، وعزلت المقاصد عن التأثير في فقه النص وفهمه، وهذه المدرسة تباين فيها إهمال المقاصد بين مقل ومكثر، فليس إهمال المقصد فيها على نحو واحد ودرجة متفقة، فإنّ الباحث يجد في بعض فقه هذه المدرسة عملاً واضحا بالمقاصد وإهمالاً لمنحى حرفيّة النصّ وإن كان سبب ذلك طبيعة النص ومقصده وليس فكر العالم ومنهجه.

واتباع هذه المدرسة في الزمن المعاصر تَفجأهُم كثير من المستجدات والوقائع السياسيّة التي تجبرهم على التحرر من دائرة النص الضيقة إلى دائرة دير أوسع، ضرورة محدوديّة النص مقابل لامحدوديّة الوقائع؛ كحكم الدين في مسئلة الانتخابات والتصويت، وحكم تولي الوزارة في حكومة علمانيّة، وحكم تولية المرأة للحكم إذا كانت فيه مصلحة عامّة راجحة، وحكم مواطنة غير المسلمين بموجب القوانين الدستوريّة المعاصرة, (1).

وظهرت مدرسة أخرى قابلت هذه المدرسة، فأعملت المقاصد ببإطلاق وأهملت حرفية النص، وأصبحت الشريعة في نظر هذه المدرسة روحاً عامّة تلوح للمجتهد، وأنه في غنى مع هذه الروح إلى الجسد، فالشريعة جوهر وليست عرضاً، وبهذا الفكر أهملت النصوص، وهُجر الكتاب والسّنة وإجماعات العلماء، وأصبحت المصلحة العامّة والمقاصد الكليّة هي مصدر التشريع الوحيد دون التفات إلى سنة السلف وعلى رأسهم النبى عليه الصلاة والسلام والخلفاء

<sup>(1)</sup> كانت مدرسة الظاهريّة وهي مؤسسه هذا المنحى مدرسة واسعة في العلم ورحبة في فهم النصوص عمال المقاصد وإن كانت تنكر أصل التعليل والحكمة، ولكن امتداد فكر هذه المدرسة في زماننا المتغير الأن أفرز كثيراً من الفقه غير المنضبط برؤية مقصد النص والتشريع.

مجلة جامعة القرآن الكريم والعلوم الإسلامية العدد التاسع العسرون 1435هـ 2014م

ن وأئمة الإسلام، وانقطع بهذا حبل الترابط بين سلف الأمة وخلفها، وأصبحت الأمة الإسلامية بهذا الفكر في معزل عن كل تأصيل إلا مافهم من مقاصد النصوص الكليّة، ورُؤي من المصالح العامّة، وهذه هي المرحلة التي تحررت فيها علوم السياسة من الفقه الإسلامي، وأصبح الساسة في الدولة الإسلاميّة يحكمون بمجرد المصالح التي تظهر لهم، دون مراعاة لمخالفة قواعد الشرع العامة أو أدلته الخاصّة.

وهذه المدرسة في زمننا المعاصر يدّعي أصحابُها التجديد والانفتاح، وقد جلبوا على المسلمين كثيراً من الأمور باسم روح الشريعة وفكرتها ومقصدها، ودخل هذا الفكر في الممارسة السياسية، فأصبح القرار السياسي في منى عن النصّ، وبعد عن الكتاب والسنة وفكر العلماء الراسخين، بل هو ينطلق من المصلحة المجرّدة المطلقة، التي لا ضابط لها سوى أنّها مصلحة في نظر السياسي، دون النظر إلى نوعها، ودرجتها، وقطعيتها، وعمومها، وجدواها، لها.

والمدرسة الثالثة في فهم النصوص على ضوء المقاصد هي مدرسة وسط بين فكر المدرستين، فهي لا تهجر النصوص الجزئية، ولا تعرض عن الكتاب والسنة باسم المقصد والمصلحة وروح التشريع، ولكنها كذلك لا تعرض عن المقاصد الكلية ولا تفهم النص في منأى عن مقصده التشريعي، فهذه المدرسة تعمل وتفهم النصوص في ضوء المقاصد، والفروع في ضوء الأصول، والجزئيات في ضوء الكليات، والمتغيرات في ضوء الثوابت.

هذه المدرسة تُعمِل الدّينَ كله، نصوصه ومقاصده، والتعرض عن بعضه، فإنّ الله تعالى قد شرع هذا الدّين ليتبع كله، والمتبعُ . الدّين الهاجرُ

ه مذمومٌ لايقل ذمه عن التارك للدين جملة واحدة، قال تعالى: ﴿ أَفَتُوْمِنُونَ

بِبَغْضِ ٱلْكِنَابِ وَتَكُفُرُونَ بِبَغْضٍ فَمَا جَزَآءُ مَن يَفْعَلُ ذَالِكَ مِنكُمْ إِلَّا خِزْئُ فِي الْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا وَيُوْمَ ٱلْقِيَامَةِ يُرَدُّونَ إِلَى أَشَدِ ٱلْعَذَابُ وَمَا ٱللهُ بِعَنْفِلِ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴾ (1) هذا

لصول منهج الفكر السيلسي المسلمين وحكوماتهم الـ. الخزي الذي يلوح غمامُهُ في أفق كثير من مجتمعات المسلمين وحكوماتهم الـ. مارست السياسة في بعد عن فقه النص ومقصده.

فالممارسة السياسية لابد في استرشادها بالشرع كما قررنا من ذي قبل أن تقبل الشرع كله، بنصوصه ومقاصده معاً، وبجزئياته وكلياته معاً، وهذا المنطق يسيرٌ في النظريّة عسيرٌ في التطبيق، فالناظر إلى واقع النزاع الفكري بين الدّين والسياسية في قضايا المرأة، والانتخابات، والتصويّيت، والدّيمقر اطية، والعلاقات الدولية، وعلاقة المسلمين بغير هم من أرباب الديانات الأخرى، و قضايا الممار سات السياسيّة، كتكوين الأحزاب، والحركات، وحكم والاية المرأة للوزارة، وحكم توليها للحكم، يجد أنّ تحقيق مبدأ العمل بالمقصد المنضبط بفقه النص يحتاج إلى رسوخ في العلم والنظر، فإنّ المانعين والمبيحين يتمسكون المقاصد، ويكفينا في هذا المطلب من البحث القول بأن تأصيل علم السياسة ينطلق أول ما ينطلق من التسليم بضرورة العمل بالنص والمقصد معاً

هذا الفقه الذي كان بارزاً في الممارسة السياسية في العصور الراشدة في إعمال النصوص وعدم تعطيلها بموجب المصالح. (1)

: مرتكزات أصول الممارسة السياسيّة.

### : إعمال الأدلة السياسيّة مع مراعاة الموازنات الأولويات.

إنّ مما يميز فقه السياسة عن غيرها من مسائل الفقه، أنّها مسائلُ الأصل فيها الإباحة، ولكن هذه الإباحة محاطة بإطار كبير من المحددات النصوصيّة والقواعديّة الصارمة، وفقه الموازنات هو الوجه التطبيقي لنظرية التعارض والترجيح في علم أصول الفقه، ويبرز دور هذا الوجه ويعظم في علم السياسة، واضعاً ملمحاً جديداً في أفق تأصيل الفكر السياسي، ضرورة أنّ السياسيّ يجد نفسه كثيراً بين قائمة من المصالح والمفاسد المترتبة على فعل واحد، فهو رغم حاجته للنّص ولفهمِه العميق في ضوء المقاصد؛ وبَعد معرفته بفقه الواقع المرتبط بالمسألة والمظهر لمصالحها ومفاسدها؛ يحتاج إلى ترتيب هذه المصالح

مجلة جامعة القرآن الكريم والعلوه الإسلامية العــدد التاسـع والعشرون 143<u>5ھ \_ 2014م</u>

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> السياسة الشرعية في إصلاح الراعي والرعيّة لابن تيمية، السياسة الشرعيّة في ضوء نصوص الشريعة ومقاصدها ديوسف القرضاوي طبعة مؤسسة الرسالة بيروت الطبعة الأولى الجزء (1) صفحة (250)

والمفاسد وفق تسلسل تصباعدي مؤسس على درجة أثر المصلحة أو المفسدة، ومدى تأثير ها، وبعد مداها الزماني، والمكاني.

يل الفكر السياسي لابد من توفيق النظر حول متغيرات العمل السياسي الموازنة بين المصالح بعضها مع بعض

حجمها، وسعتها، وعمقها، وأثرها، وبقائها وعدمه، ومن حيث تيقنها وتوهمها (1). ولابدَّ مع ذلك كلِه من التجرد من الأهواء والميول والشخصيات، والبحث من

والموازنة كذلك بين المفاسد عند تعارضها، من النواحي ذاتها التي ثنظر عند تعارض المصالح، ثم الموازنة بين المصالح والمفاسد، فإنّ من المفاسد ما يغتفر إزاء المصالح المتحققة، ومن المصالح ما يهمل إزاء المفاسد المصاحبة له، وكل هذا محله فقه الموازنة، وهو ميزان دقيق يحتاج إلى العلم والتجرد، وهو موطن المعارضة الدقيقة بين الدين والسياسة، فإنّ الخلاف الأظهر في استعصاء السياسة عن التأصيل يظهر في الممارسات السياسية أو الفتاوى الدينية التي يعتقد أصحابها أنهم أعملوا مبدأ الأخذ بالمصلحة المرسلة وفق هدي من فقه الموازنة، والصواب أن واحداً منهما أو كلاهما قد قصير في الأخذ بأسباب هذا الفقه ، فحاد به الرأي عن جادة الصواب إلى غياهب الخلاف.

وهناك تساؤلات كبيرة في الساحة السياسيّة الإسلاميّة مازال النقاش فيها معتركاً، ولا بدّ لتجاوزها أن نعمل هذا الفقه في أقصى درجات إتقانه وضبطه، فمن أجل جلب المصلحة الكبيرة، واغتفار المفسدة اليسيرة وجلب المصلحة الدائمة مع اغتفار المصلحة المؤقتة، وهي مبادئ متفق عليها؛ تظهر هذه التساؤلات المهمّة كحكم التحالف مع قوى غير إسلامية، وحكم المصالحات والهدنات مع حكومات غير ملتزمة بالإسلام، وحكم المشاركة في حكومات غير إسلامية بالكامل، وحكم المشاركة السياسية في ضوء دستور علماني، وحكم العمل الحركي في ظل الاقتصاد الربوي غير الإسلامي<sup>(2)</sup>

<sup>(1)</sup> الموافقات للشاطبي الجزء (1) صفحة (325)، وضوابط المصلحة في الشريعة الإسلاميّة د. مجد سعيد

<sup>(2)</sup> السياسة الشرعيّة في ضوء نصوص الشريعة ومقاصدها ديوسف القرضاوي طبعة مؤسسة الرسالة بيروت الطبعة الأولى صفحة (391).

ـلُصول منهج الفكر السيلسي\_\_

في بلاد المسلمين، وحكم إعفائهم من الجزيبة، وأحكام أهل الذمة والحربيين وطبيعتها في هذا الزمان، وحكم تولي المراة للوزارة، وحكم توليها للحكم، وغير ذلك من قضايا السياسة التي مازالت تنتظر فقهاً في الموازنات على درجة من

وإلى جانب فقه الموازنة لابد في العمل السياسي وفي الخطاب الديني؛ أن يكون تم معيار موحد ومتفق عليه، يعطي كل الأعمال السياسية والقرارات وزنها وقيمتها الحقيقية، في ضبوء مؤشرات عديدة مهمة، فلا نبخس، ولا نشطط، ولا نفرط، ولا نغلو، بل وسط بين كل ذلك كما هو حال الأمة وصفتها في القرآن الكريم، هذا المعيار يزن ويقارن ويقدم ويؤخر في مجال الحراك السياسي، فيقدم ما شأنه التقديم لأنه الأولى، ويدع الآخر أو يرجئه، لا لأنه محرم، بل لأنه يأتي ثانياً في هذه المرحلة، في هذا الواقع، في هذا

لابد من جهد علمي سياسي وديني لتحديد هذا المعيار، فهو مفتاح الولوج لوحدة الرؤية في أولويات المرحلة السياسية ومتطلباتها.

لقد جاء القرآن الكريم حاثاً على ضرورة وضع هذا المعيار في ضد القواعد العامّة والمقاصد الكليّة للشريعة الإسلامية، وفقه النصوص الذي أشرنا له فيما سبق، ووفق ضوابط العمل بالمصالح وغيرها من أصول الفقه، فقد قال

: ﴿ أَجَعَلْتُمْ سِقَايَةَ ٱلْحَاجِ وَعِمَارَةَ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ كَمَنْ ءَامَنَ بِاللّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ وَجَنهَدَ فِي سَبِيلِ ٱللّهِ لَا يَسْتَوُونَ عِندَ ٱللّهِ وَٱللّهُ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلظّلِمِينَ ﴾ (1)

كَانَ ءَابَآ وَكُمُ وَأَبْنَا قُكُمُ وَإِخْوَنُكُمُ وَأَزُونَجُكُم وَعَشِيرَ ثُكُو وَأَمُولُ ٱقْتَرَفْتُمُوهَا وَتِجَدَرُةُ عَشُونَ كَسَادَهَا وَمَسَلِكِنُ تَرْضَوْنَهَا أَحَبَ إِلَيْكُم مِن ٱللّهِ وَرَسُولِهِ وَجِهَادِ فِي سَبِيلِهِ وَثَرَبُهُواْ حَتَى يَأْتِ ٱللّهُ لِا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلْفَسِقِينَ ﴾ (2)

سَبِيلِهِ وَثَرَبُهُواْ حَتَى يَأْتِ ٱللّهُ بِأَمْرِهِ وَاللّهُ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلْفَسِقِينَ ﴾ (2)

العــدد التاسـع

تعسالى: ﴿ وَلِيَعْلَمَ ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْعِلْمَ ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْعِلْمَ ٱلَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّ

هذه الآيات وغيرها كثير بيّنت أن الحراك الإنساني بما في ذلك السياسي منه لايكون إلا وفق خارطة طريق تراعي الأولويات؛ ضرورة أن الحركة السياسية لن تستطيع أن تفعل كل الأشياء في وقت واحد، فالترتيب للعمل السياسي ضرورة طبيعية، والأولوية للترتيب حتميّة عقليّة، ولابد من فهم الأدلة الشرعيّة من خلال هذا المحدد المهم.

## : علاقة السياسة بالسنة الكونية والمنهج النبوي في التغيير.

الممارسة السياسية وهي تفرز الحراك السياسي الإسلامي، تسمو في نظر ها فكرة التغيير والإحسلاح في شتى مناحي الحياة الفكريّة، والسياسيّة، والاجتماعيّة، على ضوء رؤاها الجديدة المخالفة للمحيط في أغلب الأحيان.

والتغيير رغم ارتباطه الوثيق بالنصّ وفهمه، وبفقه الواقع وتطبيقاته، وبفقه الموازنات والأولويات، إلا أنّنا بحاجّة لتوحيد الفكر حول قضيّة التغيير، وماهيته، ومداه، ووسائله. فإنّ المتأمل لكثير من النزاع بين التيارات الحركيّة

ية، أو بين الممارسة السياسية والدين، يجد تبايناً أدى لنشوء الخلاف بين الدين والسياسة، أو بين التيارات السياسية المختلفة، نتيجة الاختلاف في فهم التغيير وتطبيقه، والاختلاف في فهم ضرورات المرحلة، وتطويع الدليل الشرعي وفهمه هذا المحدد المهم.

- غيير الاقتصادي بإخراج النموذج الإسلامي الرّصين للماليّة كبديل مقنع ومقبول للنظام الربوي العالمي، من أهم قضايا التغيير التي تشغل ذهن السياسي المسلم، وربما وجد بعضهم في بعض تفاصيل الاقتصاد وإصلاحه ما يدفعه للأعلى في هرم أولويات التغيير، فيقف عمله السياسي على التغيير الاقتصادي، وينكفئ به عن غيره من النواحي، أو يرجئها به.

والتغيير السياسي الدستوري، ونقل الأمّة من واقع القوانين المعرّبة ، التي تحاكي واقع الغرب ومبادءه ومُثله، ولا تنطلق من ثوابت الشريعة الإسلاميّة

ـلُصول منهج الفكر السيلسي\_\_\_

ومسلماتها في الحدود، والجريمة، والعقوبة؛ هدف عظيمٌ من أهداف الحراك السياسي، ربما يجد فيه بعض السياسيين من المميزات ما يستحق تقديمه على غيره، والاعتناء به أولاً.

والتغيير السياسي التنفيذي بالسّعي للسلطة لتغيير القاعدة من الأعلى، هدف ذو أولوية في السعي للتغير، وقد تكون الرؤية المقابلة له؛ باقتصام البالإصلاح والدعوة والبناء الفردي، ليستقيم الهرم من القاعدة حتى يصعد الصلاح إلى أعلاه أولى عند غير أولئك.

لابد من الاتفاق قبل الانطلاق، حتى لا تتعارض المسارات أو تتقاطع، ولابد من الاتفاق على أن كل التغيير مطلوب، وأنّ كل الوسائل المباحة متاحة، بد من مرتكزين مهمين لنضع من هذا الخلاف أصلاً ومرتكزاً يقوم عليه الفكر السياسي المؤصل.

أولهما: أن فقه التغيير في الحراك السياسي ينطلق من ثوابت المرتكزات السابقة، وهي فقه النصوص في ضوء المقاصد، وفقه الواقع، وفقه الموازنات، وفقه الأولويات.

وثانيهما: وهو المقصود في هذا المقام، أن الحراك السياسي لابد أن يؤمن بفقه المرحلة والتدرج في التغيير، فالصدام الواقع في كثير من الصور بين السياسة والدين ناشئ عن قصر النظر في فقه المرحلة، وطلب القفز بالأمة فوق مدرج التغيير، دون مراعاة لبُعد واقعها عن المأمول، ودون ملاحظ النبيين والمصلحين في التدرج في التغيير (1).

- صلحة والمفسدة ومدى تحققهما، والقطع بوجودهما، والجزم بترجيح بعضها على بعض؛ مرتبطة ومتوقفة على فقه التغيير في عقلية السياسي وإيمانيه، ومعرفته بالواجب والأوجب، كما تقدم في الموازنة والأولويات، ثم بمعرفته فقه المرحلة وما يناسب المقام، فالقرار السياسي ذو الخلاف مع الخطاب الديني والعكس؛ حتماً موطن التعثر واللبس فيه هو الجزم بما يناسب المرحلة، وليس الجزم بما يناسب مطلقاً، فإن بعض المناسب في بعض الأمكنة أو الأزمنة يكون من الضار الواجب تجنبه في أزمنة

\_

وأمكنة أخرى، وبعض مايظهر رجحانه من المصالح في أحايين تظهر مرجوحيته في أحايين أخرى.

ذلك أنّ الأصلح الذي تحدثنا عنه في فقه الموازنة والأولويات لابد نه محتاجً للقطع بصلاحيته وتقديمه إلى القطع بأنّه صالح في إطار الزمان، خص، والبيئة.

هذا الأصل والمرتكز قررته أدلة نصوصية كثيرة كالتدرج في تحريم بعض المحرمات مثل الخمر، والتدرج في إيجاب بعض الواجبات مثل الجهاد، وأمر النبي بالإيغال في الدين برفق، وقد تقرر في علم أصول الفقه أن المكلف هو أحد أركان الحكم الشرعي<sup>(1)</sup>، وهذه الركنية توجب للمجتهد الفقيه أو السياسي أن يعطيه حقه عند البحث عن الحكم الشرعي؛ فهو لم يكن ركنا عبثاً إن لم يكن له أثر واضح في تغير الفقوى الفقهية والقرار السياسي بحسب اعتباره وأحواله.

: قواعد تأصيليّة لعلم السياسة الشرعيّة.

والقواعد تمايز المرتكزات في فلسفة هذا البحث في أنّ المرتكز مدخل تطبيقي لاستنباط حكم سياسي، أما القاعدة فهي نتاج استقراء واقع أحكام سياسية متفق عليها في الجملة، وبالتالي فالقاعدة معينة ومكملة لعمل المرتكز، ولما كان المرتكز أصيلاً في استخراج الحكم والقاعدة مكملة فقد حسن البدء بما هو أصل، فالقاعدة تعطي إطاراً من المفهوم والتصور، والمرتكز آلة تعمل عمل الدليل

وقد قرر العلماء فيما مضى عددا من القواعد العامّة للسياسة الشرعيّة، ومن أهم القواعد التي يرى الباحث أنّها مهمة في باب تأصيل الفكر السياسي قررها علماء القواعد الفقهيّة لن يسعى البحث لتقريرها والاستدلال عليها لكون ذلك من المسائل المبحوثة من قبل بوفرة، ولكنه سوف يقف على المدى الذي يمكن أن تساعد فيه هذه القواعد في تأصيل الفكر السياسي.

# : الأصلُ في جميع قضايا السّياسة الإباحة.

هذه القاعدة مبنية على قاعدة أنّ الأصل في الأشياء الإباحة خلافاً لمن خالف من العقلانيين في السابق من كون الأصل في الأشياء الحظر<sup>(1)</sup>، والأشياء يدخل فيها العادات والأعراف والأفعال والأعيان المنتفع بها، وما يتصل بذلك من تنظيم الناس لشؤون مآكلهم ومشاربهم ونومهم وأعمالهم فيما لم يرد فيه دليل خاص، ولم يكن خارجاً عن حدود العادات إلى العبادات أو الأبضاع أو غيرها مما لا يتناوله أصل الإباحة.

ودور هذه القاعدة في تأصيل الفكر السياسي يبرز في جانب الاستدلال للمسائل السياسية المختلفة، فإنّ من مكملات قاعدة الأصل في الأشد

النافي لهذا الأصل يلزمه الدليل، وبالتالي فان الأصل في الممارسات السياسيّة هو الحل ورفع الحرج ما لم يقم الدليل الحاظر.

ففي مسألة تولية الحاكم وطريق هذه التولية ونوعها ومدتها فإنّ الأصل الذي يجب أن نتفق عليه ولا نختلف هو أنّ الله شرع الإمامة من أجل إقامة الدين الذي يجب أن نتفق عليه ولا نختلف هو أنّ الله شرع الإمامة من أجل إقامة الدين على الله عل

الْهَوَىٰ فَيُضِلَّكَ عَن سَبِيلِ اللَّهِ إِنَّ الَّذِينَ يَضِلُونَ عَن سَبِيلِ اللَّهِ لَهُمْ عَذَابُ شَدِيدُ إِمَا نَسُواْ يَوْمَ الْهَوَىٰ فَيُضِلَّكَ عَن سَبِيلِ اللَّهِ لَهُمْ عَذَابُ شَدِيدُ إِمَا نَسُواْ يَوْمَ الْمِسَابِ ﴾ (2) فالمطلوب الحكم بالحق، والحق هو العدل، والحق لا يكون إلا بإقامة السدين والشرع قال تعالى: ﴿ وَمَن لَمْ يَحَكُم بِمَا أَنزَلَ اللَّهُ فَأُولَكَ إِلَى هُمُ الْكَفِرُونَ ﴾ (3) فهذا مقصد عظيم وغاية كبرى شرعت الإمامة من أجل إقامتها وتحقيقها.

 <sup>(1)</sup> حالف في هذه المسألة المعتزلة من الأصوليين، المستصفى للغزالي الجزء (1)
 (1) (29)

<sup>(26)</sup> سورة ص آية رقم: (26).

<sup>(3)</sup> سورة المائدة آية رقم (44).

والتأمل والاستقراء يقودان الباحث إلى أن الشريعة لم تضيق في وسائل هذه الغاية بل قصدت التوسيع حتى تتسنى إقامة الدين والعدل كلما أمكن وقدر ما أمكن فالنبي عليه الصلاة والسلام كان يرسل الأمراء والقضاة ويكتفي في إرشادهم ببيان الأصول والقواعد تاركاً لهم الاجتهاد في شأن اختيار الوسائل المناسبة لتحقيق هذه القواعد، فكان يأمرهم بالعدل واتباع الهدي والحق.

القاعدة الثانية: إباحة قضايا السياسة له مدى مأطور بمحددات قطعية.

وهذه القاعدة من محددات القاعدة التي سبقت، فالإباحة في قضايا ياسية ليست مطلقة بل هي مقيدة بأدلة ناقلة خاصّة، فالسياسي في

سعة فيما يخص آليات الحكم واتخاذ القرار وتدبير

لا يصادم دليلاً خاصاً أو حدود قاعدة قطعية، فالأصل في مسألة عدد . والنواب والمستشارين وأصنافهم وتخصصاتهم وأجناسهم هو الإباحة وعدم تدخل الشرع بالتقييد، فالسياسي في إباحة فيما يتعلق بكل هذه المسائل، ولكن هذه الإباحة تتوقف عند حدود قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَنَّخِذُوا بِطَانَةً مِّن

دُونِكُمْ لَا يَأْلُونَكُمْ خَبَالًا وَدُّواْ مَا عَنِيُّمْ قَدْ بَدَتِ ٱلْبَغْضَآةُ مِنْ أَفْوَاهِهِمْ وَمَا تُخْفِي صُدُورُهُمْ

أَكْبُرُ قَد بَيْنَا لَكُمُ الْآيَنَ إِن كُنتُم تَعْقِلُون ﴿ (1)، فلا يجوز للإمام أن يتولى من المستشارين والعمال والنواب شخصاً من دون من المسلمين بمعنى أنه دونهم فهو لا يحمل همهم ولا يعيش قضيتهم ولا يستشعر همومهم، وهو دونهم بمعنى أنه شخصي نفعي لايرى مصلحة غيره إلى غيد . . وعلى هذا المنوال تعمل هذه القاعدة على تأطير الإباحة الثابتة في القاعدة السابقة بإطار الأدلة الخاصة

: تصرف الإمام على الرّعيّة منوط بالمصلحة.

وهذه القاعدة من أهم القواعد التي تحدد الإباحة الأصليّة كذلك، وهي تدخل في القاعدة السابقة لها، ولكنّها تخص بالذكر لكونها تحييد للسياسة وفق معطيات المصلحة في أصول الفقه، فالإباحة الواسعة في الممارسة السياسيّة

ـلُصول منهج الفكر السيلسي\_\_

مأطورة في جملتها دون استثناء بالمصلّحة وفق الضوابط الأصوليّة فعلماء أصول الفقه قد قرروا صحة العمل بالمصالح والمصالح المرسلة بشروط . (1) وهذه الضوابط تدور كلها حول جديّة المصلحة المرسلة، ومدى الإفادة منها وطهى .

أن تكون المصلحة حقيقيّة يمكن تحصيلها وتحقيقها، وأن يكون تحصيلها فيه نفع واقعيّ مقدّر معتبر، بمعنى أن لا يكون نفعها متوهم دهن الناظر والمقرر.

: ألا تعارض المصلحة مصلحة أخرى أو مفسدة أعم منها، بمعنى أن تكون المصلحة المرسلة المراد تحقيقها في أقصى درجات عمومها؛ من حيث من تشمله من الأفراد، فلا تكون خاصة تلبي حاجة . (2)

وكل المساحة المباحة في الممارسة السياسيّة لابد أن تتوافق مع ضوابط العمل بالمصلحة ولا تتجاوزها، وعند التأمل والتحقيق فإنّ هذه القاعدة هي محك الخلاف الذي أنتج النزاع الفكري السياسي العلماني والإسلامي، وهو الذي سبب إشكالاً في تعاطى السياسة بين السياسيين والفقهاء (3).

: الإمامة عقد يصحّ فيه ما يصح في العقود.

وهذه القاعدة تأكيد لمدى القاعدة الأولى وتأطير نوعي لها، وبيان ذلك أنها قضت بالشبه القياسي بين الممارسة السياسية باعتبارها تفويضاً من الشعب والأمّة وبين عقود المعاملات التي يبرمها الناس بينهم، في جواز اشتمال العقد على ما شاؤوا من الشروط بالضوابط المعروفة وهي عدم تحليل الشرط للحرام أو تحريمه للحلال، وهذا يضيف للتأصيل المستفاد من القاعدة الأولى مسألة نوع لإمام عليها، وأنّ الضابط فيها هو ضابط شروط العقود العاديّة، فلا يصح الغرر ولا التدليس، ولا شروط الإذعان المجحفة، كما

<sup>(1)</sup> شرح تنقيح الفصول للقرافي صفحة: (350)، البحر المحيط للزركشي الجزء (4) (377). (276). البحر الموافقات للشاطبي الجزء (1) . (325)، وضوابط المصلحة في الشريعة الإسلاميّة د. مجد سعيد

<sup>(3)</sup> الاستناد إلى المصلحة المرسلة في الممارسات السياسيّة وأثره في إشكالية العلاقة بين الدين والدولة، مجلة مؤتمر بيت المقدس الثالث، الجزء(3) (7). مجلة جامعة القرآن الكريم والعلوم الإسلامية العسرون 1435هـ 1435م

لا يصح عدم الوفاء بالشرط، وهذه القاعدة تعالج كثيراً من الإربىاك الدائر حول مسائل مستجدة كمدة الولاية العظمى، وصلاحيّات الحاكم والبرلمان، وغي

:

وفي ختام هذا البحث يمكن حصر نتائجه في الآتي:

1/ السياسة هو علم الفقه السياسي أو علم فقه السياسة.

2/الفقه السياسي أو السياسة الشرعية هي فرع من فروع الفقه في اصطلاحه العام و فلسفته الكلية.

3/ علم أصول السياسة والسياسة الشرعيّة هو علم أصول الفقه المعروف اصطلاحاً باعتبار السياسة هي فرعٌ من فروع الفقه.

4/تأصيل السياسة الشرعيّة مقترن بضو أبط وقواعد ومحددات وفهم دقيق الأصول الفقه ومسائله المختلفة.

5/الجانب النظري في علم السياسة المبني على الدراسات الواقعية والعلمية والمنطقية كذلك لا يخرج عن حد الفقه والتأصيل وفق أصول الفقه.

6/الجانب العملي التطبيقي للممارسة السياسيّة تظهر فيه سمات التأصيل بشكل أكبر لكونه متعلقاً بالنصوص والمصالح بشكل مباشر.